LIUBA
THEI FINGER AND THE MOON TRILOGY

Talk: Arte, spiritualita e dialogo interculturale. Un incontro tra pratiche artistiche e sguardi
antropologici

VISUALCONTAINER [.BOX], sabato 8 novembre 2025

[Alessandra Arno, Visualcontainer]

E un piacere accogliervi qui per il talk “Arte, spiritualita e dialogo interculturale. Un incontro
tra pratiche artistiche e sguardi antropologici” che accompagna la mostra di Finger and the
Moon, la trilogia di LIUBA.

Questo incontro nasce dal desiderio di attraversare insieme il senso profondo di un progetto
artistico che da quasi 20 anni intreccia performance, ricerca e relazione. “The Finger and the
Moon” e un percorso sulla spiritualita come esperienza umana condivisa, un invito a
guardare oltre il confine delle culture e delle fedi e a riconoscere nell'arte un linguaggio di
convivenza e di apertura alla multiculturalita.

Come sapete VisualContainer € da sempre uno spazio dedicato ai linguaggi contemporanei
della videoarte ma anche un luogo di incontro e di pensiero. Quindi oggi si apre con questo
dialogo tra discipline diverse come arte, antropologia, psicologia e filosofia per riflettere su
come il gesto artistico possa ancora essere un atto di commessione e cura. Ringrazio LIUBA
per la profondita del lavoro e chiaramente tutti i relatori che hanno accettato di condividere
con noi le proprie visioni.

Cominceremo con LIUBA per entrare nel cuore della sua ricerca, poi ascolteremo il curatore
Luca Panaro e la storica dell'arte Alessandra Gagliano Candela che ci condurranno all'interno
del processo e del contesto della performance. Seguiranno poi gli interventi di Enzo Gavino
testimone diretto e partecipante alla performance che avete visto qui, “The Finger and the
Moon #3”, di Genova e poi continueremo con gli studiosi Giulia Evolvi, Nurglil Cokgezici e
Davide Carnevale che offriranno punti di vista complementari sull'esperienza spirituale e
antropologica che attraversa poi I'opera e anche la nostra contemporaneita.

Quindi ecco, comincerei proprio da LIUBA, dall'artista, per entrare nel senso profondo della
trilogia e capire come si e sviluppato questo lungo viaggio di 20 anni tra arte e spiritualita.

[LIUBA, Artista]

Bene, grazie. Voglio cominciare con un grazie per le tantissime persone e per tantissime
cose. Allora intanto grazie ad Alessandra e a Visual Container per il loro lavoro decennale e
piu che decennale di ricerca e di proposte di arte che faccia ricerca e che faccia riflettere e
grazie per avermi invitato.

Abbiamo fatto anche delle altre cose insieme nel passato quindi sono molto contenta.
Grazie mille ai relatori che mi hanno fatto veramente piacere vedere cosi entusiasti
nell'accettare questo invito e quindi grazie mille di essere qui. Grazie a voi di essere venuti
perché e molto bello poter condividere queste cose.



lo vi volevo raccontare brevemente il perché e come & nato questo progetto. Perché?
Allora, io come persona e penso come tutti noi, come tutti voi, mi sono sempre interrogata
sulla spiritualita e sulle modalita di relazione mia, nostra, con un assoluto, con un infinito, e
personalmente ho sempre perlustrato in diverse direzioni, per cui ho perlustrato sia
attraverso il cristianesimo e in tante altre direzioni trovandomi a vedere che sotto sotto
tantissime vie e tantissimi discorsi erano veramente molto simili e nella mia vita io uso,
diciamo, pratiche e preghiere anche di diverse religioni. Questo era una cosa mia che pero
non sentivo il bisogno di far diventare un progetto artistico fino a un certo punto, fino a
quando - perché ritenevo comunque la spiritualita una dimensione privata - nel 2001 con le
Torri Gemelli ho capito che la religione e la spiritualita non era solo un fatto personale ma
anche un fatto politico e sociale, un fatto che interpella tutte le dimensioni dell'esistenza.
ovviamente e stato cosi anche per le crociate e per tantissimi altri episodi, io ero piccola o
non c'ero in quell'altro tempo. Quando successe il caso Torri Gemelle cominciai a riflettere
su questo materiale e su questa parte della mia vita e quindi decisi di trovare una forma per
parlare di queste cose perché ritenni che non sono piu fatti solo personali ma sociali e
quindi cercai di dare una forma visiva a proprio questo concetto che era parte della mia vita,
che le religioni, le vie spirituali sono tutte lecite, sono tutte lasciatemi dire un termine
banale belle e profonde perché la luna € unica. Quindi ho deciso di creare un abito che
avesse dei dettagli di tante religioni e che sembrasse da suora per innescare un cortocircuito
per poter pregare con diversi tipi di religione e per dare questa uguale dignita a tutte le
religioni. Su questo non mi dilungo perché preferisco lasciare la parola ad altri mi piaceva
solo darvi questo spunto, poi sono disponibile per mille curiosita e aneddoti perché nella
costruzione di tutti questi lavori & successo di tutto.

[Alessandra Arno, Visualcontainer]

Soprattutto in “The Finger and the Moon #2”in Vaticano che & nella seconda sala.

Ora pero vorrei passare la parola a Luca Panaro che segue da molti anni il lavoro di LIUBA e
gli chiederei di aiutarci a leggere questa trilogia nel contesto della performance della
videoarte contemporanea e di riflettere come la pratica di LIUBA si posiziona oggi tra
documentario, rito e relazione.

[Luca Panaro, curatore e critico d’arte ]

proviamo, grazie intanto sono contento di partecipare a questa conversazione perché
effettivamente conosco LIUBA da diverso tempo: ci siamo conosciuti appunto a fine anni 90,
primi anni 2000 a Bologna, una citta che ha ospitato molto I'azione performativa e dove
I'interesse sulle arti performative e sulla videoarte & sempre stato molto alto quindi
insomma era anche il luogo giusto dove abbiamo fatto questo incontro.

Allora io muovevo i primi passi nel campo della critica e della curatela e mi interessavo fin
da allora agli artisti che usavano prevalentemente I'azione performativa, la videoarte, la
fotografia cioe quei linguaggi cosiddetti extra-artistici quelli piu proiettati in una dimensione
mediale e LIUBA corrispondeva molto bene a questo mio ambito di ricerca perché realizzava
performance, perché le realizzava gia con lo scopo di tradurle in video e anche questo & un
aspetto molto interessante che poi si € sviluppato tantissimo in questi anni.

Quindi I'azione performativa non solo come azione di taglio teatrale aperta al pubblico live,
ma azione performativa pensata e confezionata gia in una dimensione poi da essere
tradotta in un'opera video.

Poi c'é anche questo aspetto che & venuto fuori anche nel corso del tempo e su cui abbiamo
lavorato con LIUBA anche in una pubblicazione che e di la nell'altra sala: gli oggetti di scena,



cio che rimane dell'azione performativa quindi I'abito e gli oggetti utilizzati; come se tutta
guella ritualita messa in scena - che poi messa in scena non € neanche il termine giusto -
comunque attuata in una dimensione pubblica, poi facesse parte anche di aspetti
apparentemente secondari della complessita del lavoro quindi un lavoro veramente
stratificato.

A differenza di altri artisti che all'epoca vedevo in quello scenario diciamo di fine anni 90 che
ancora si portavano appresso quella dimensione performativa un po' vecchio stile, un po'
legata agli anni 70, quella visione un po' solipsistica dell'artista che da solo performa ecco,
una cosa che apprezzavo molto di LIUBA che se per me caratterizza tantissimo il suo lavoro e
proprio invece la ricerca dell'altro cioe questa apertura nei confronti dell'altro questa
dimensione anche relazionale. D'altronde erano anche gli anni giusti per parlare di arte
relazionale e quest'idea di introdurre poi nell'opera video, nella restituzione per immagini,
spesso anche quella che € la reazione del pubblico e quindi questa attenzione verso chi sta
guardando I'azione performativa.

Non solo sull'azione di per sé come era piu in uso casomai in epoche precedenti, insomma,
tutti aspetti che andavano a costruire da un lato l'identita dell'artista e dall'altra parte anche
a disegnare un po' quello scenario che si stava formando nella performance di quegli anni.
Dopotutto la strada secondo me indicata da LIUBA e dai suoi lavori quindi anche in modo
pionieristico e quella che si & vista poi attuare negli ultimissimi anni perché se guardiamo i
performer di oggi molto spesso addirittura non sono neanche parte dell'azione
performativa.

LIUBA continua ad esserci anche come presenza fisica e se guardiamo per esempio le nuove
generazioni, coloro che si connotano come artisti in campo performativo scelgono di
delegare |'atto performativo ad altri e ritagliarsi solo quella regia, quella costruzione e
quindi e interessante come il lavoro di LIUBA si collochi in anticipo sui tempi, indicando
quella strada che e diventata poi non solo vincente, ma comunque quella che ha preso
piede in epoca piu recente. Il progetto in questione, poi abbiamo poco tempo quindi la
faccio breve, il progetto in questione lo trovo interessante anche da un altro aspetto che si
puo vedere nella sua complessita ma in particolar modo, un episodio che ci tengo a
ricordare che “The Finger and the Moon” ha avuto anche un'occasione web, cioé ha cercato
anche un'apertura attraverso i nuovi mezzi di comunicazione all'epoca, e oggi ovviamente
super affermati, cioe il fatto di pensare all'azione performativa - ad esempio quella svolta in
Vaticano, quindi con tutto il peso e la tensione di svolgere quell'azione in un luogo cosi
importante - attraverso una visibilita che era multipla e quindi visibile in varie parti del
mondo in vari spazi espositivi che potevano godere di quest'azione in diretta, in streaming.
lo mi ero occupato di una delle tante, in una galleria di Modena e vi posso raccontare la
bellezza non solo di vederla in diretta nonostante appunto questa distanza, ma una
partecipazione seppur mediata dallo schermo molto intensa, ma soprattutto anche la
reazione del pubblico, I'incredulita del pubblico che con il filtro dello schermo era in dubbio
se quello che stava accadendo fosse realta o fosse finzione.

Oggi noi questo rapporto tra realta e finzione I'abbiamo metabolizzato soprattutto negli
ultimi anni con l'intelligenza artificiale e quant'altro, pero¢ il mondo dell'arte ha sempre
esplorato secondo me questo confine interessantissimo tra realta e finzione che poi
troviamo anche in altri lavori di LIUBA. Ho avuto occasione di raccontare questo piccolo
aneddoto anche in altre presentazioni che abbiamo fatto con il lavoro dedicato a Sole
dedicato appunto alla nascita di suo figlio, anche li la trasformazione in performance aveva
un che che poteva suggerire qualcosa legato all'incredulita anche nelle persone piu vicine



che piu conoscono e frequentano LIUBA quindi quel presentarsi alla Biennale di Venezia con
quel bellissimo pancione al tempo stesso era qualcosa che era si un'azione performativa era
la verita, era la realta piena in una fusione bellissima tra arte e vita.

Quando in quel momento LIUBA mi mando un whatsapp con queste immagini, ho avuto un
momento in cui la mia credibilita ha vacillato: ma e vero? E’ vero veramente ? E |'azione che
forse avrebbero fatto tutti e stata quella di zoomare giusto cosi per accertarsi che cio fosse
vero. Quindi questa cosa di muoversi su questo confine & qualcosa che c'eé sempre stato nel
lavoro di LIUBA da quando io la seguo da diversi anni e che trovo, come quando accadono
queste cose, negli artisti la conferma, I'abbiamo nel tempo, abbiamo anche un arco
temporale che ci consente di vedere la coerenza dell'artista dell'indagine su tematiche
sociali molto importanti di cui gli altri miei colleghi avranno modo di approfondire. Un
disegno molto preciso che secondo me, oggi, con questa mostra possiamo apprezzare.

[Alessandra Arno, Visualcontainer]

Effettivamente hai tirato fuori tutta una serie di argomenti assolutamente interessanti che
poi nel corso della serata andremo ad approfondire.

Vorrei introdurre ora Alessandra Gagliano Candela, storica dell’arte e curatrice di The Finger
and the Moon #3 perché nelle prime due edizioni del lavoro Liuba performava da sola e
invece in questo ultimo lavoro della trilogia ha coinvolto il pubblico e quindi ha fatto
un'azione particolare e appunto volevo chiedere ad Alessandra Gagliano Candela, visto che
e stata la curatrice di questa ultima performance, di introdurci un pochino nel cuore di
questa questione.

[Alessandra Gagliano Candela — storica dell’arte e curatrice di The Finger and the Moon #3 ]
In questi giorni ho rivisto ancora una volta il video della performance di “ The Finger and the
Moon #3” e ho apprezzato formalmente quando si vedono le cose, non e cosi la qualita
artistica e la capacita di ricreare I'atmosfera e il senso di quel lungo e complesso lavoro che
svolgemmo con Liuba ormai 13 anni fa. Non € mai facile riuscire ad entrare in dialogo con
altre religioni e il tessuto sociale genovese, ora come allora e difficile da penetrare, &€ molto
intricato anche in certe zone della citta, quindi LIUBA per esempio ha avuto la grande
pazienza e perseveranza di incontrare rappresentanti di religioni che io non sapevo neanche
che esistessero o che vivessero a Genova. La sua convinzione, la ferma volonta di condurre a
termine un processo creativo nato dal dialogo e costruito sul dialogo e sulla diversita, hanno
dato una sostanza nuova alla performance. Poi, la chiesa di Sant'Agostino, con il suo carico
simbolico di passato religioso € la chiesa sconsacrata e uno dei piu antichi monumenti di un
antico convento della citta, e quindi, conserva una parte di questa sacralita ed e stata
restaurata dallo studio al Wilhelm e quindi conserva anche uno straordinario rispetto del
passato e del presente museale, ha offerto un'ulteriore possibilita di riflessione e stato uno
scenario suggestivo per la performance. E’ un luogo nel quale quasi inconsciamente, anche
un po' incoscientemente, abbiamo sperimentato un diverso assetto per la performance, che
e un linguaggio artistico come diceva Luca Panaro in continua evoluzione, quindi uno spazio
condiviso nel quale come avete visto nelle immagini le immagini e i suoni delle due
precedenti fasi di “The Finger and the Moon” hanno coabitato con lo svolgersi della terza
performance, in un equilibrio che ci preoccupava ma che si e realizzato. La chiesa era uno
scenario naturale ma anche molto importante. Nel video - qui sono in sequenza - dal primo
(Pre -performance) emerge il lungo e difficile lavoro di indagine e preparazione: le
istantanee dei tanti incontri non sempre andati a buon fine e la volonta di tessere i fili di un
dialogo, di una comunicazione che rimane ancora oggi molto importante in un momento nel



quale spesso la comunicazione sembra essere venuta a meno. Non € il mio mestiere, pero
vorrei sottolineare I'importanza di questo dialogo, dell'apertura alle altre religioni, del
tentativo di costruire un discorso condiviso. Il video della performance € riuscito a catturare
la magia che si era creata tra i partecipanti, I'atmosfera attenta, silenziosa e partecipe nella
guale la performance si & svolta in una cornice straordinaria che avrebbe anche potuto
risultare dominante e che invece ha generato questa atmosfera fino all'uscita finale che
rivedo sempre con commozione, in una cordata umana sul sagrato della Chiesa. Non & mai
facile rivedere a distanza di anni eventi come questo, la prospettiva temporale puo essere
negativa si puo dire, potevamo fare meglio, invece in questo caso non mi € avvenuto, il mio
“perfezionismo” & caduto. Nei due video si sviluppa un discorso piu che mai attuale come se
LIUBA avesse presentito quello che sarebbe avvenuto. | video stessi non sono soltanto la
restituzione, la memoria di quanto e avvenuto, ma sono a loro volta opere d'arte per la
qualita delle immagini del montaggio e per il rigore con il quale la performance e
presentata. lo ero presente alla performance, I'ho vista svilupparsi, pero guardando queste
immagini, guardando i video ho provato ancora piu commozione o quasi la stessa
commozione che avevo provato di persona. Non e sempre cosi, si discute spesso infatti in
relazione a questo linguaggio di cosa possa essere presentato come testimonianza artistica.
In questo caso non c'é dubbio, sono anche i video divenuti medium dell'opera, sono
un'opera nell'opera, non vorrei neanche dare delle definizioni sbagliate.

[LIUBA, artista]
io richiamo sempre che il mio lavoro &€ una medaglia con due facce la performance e il video
che sono imprescindibili.

[Alessandra Gagliano Candela — storica dell’arte e curatrice di The Finger and the Moon #3]
Esattamente, anche se € nato un grande dibattito a proposito di cosa sia la documentazione
della performance, soprattutto nell'ambito museale. La performance nata come forma
d'arte libera si e trovata in tempi recenti a svolgersi anche in spazi museali, nel caso di “The
Finger in the Moon” non si e trattato di un white cube, ma di un luogo con una sua storia
che & divenuto spazio museale. Credo che questo fatto, lo dico ancora una volta, abbia
costituito un elemento importante per la crescita stessa delle performance come luogo nel
quale le varie forme di religione e spiritualita hanno potuto incontrarsi e dialogare
liberamente. Infine, possiamo dire mi consentirete due parole sull'importanza dell'arte nella
societa contemporanea, si e trattato in questo caso di una performance partecipativa il cui
scopo era di per sé stesso complesso perché in buona parte era imprevedibile. Lo dicevo
poco fa, con Enzo avrebbe potuto crearsi I'atmosfera avrebbe potuto esserci una serie di
rotture e poi...

[LIUBA, artista]
quello era lo stesso lavoro: la performance e che qualsiasi cosa arriva diventa specchio della
realta.

[Alessandra Gagliano Candela — storica dell’arte e curatrice di The Finger and the Moon #3]
Perd e un'opera aperta come direbbe Umberto Eco, in un certo senso relazionale, che si &
costruita con un suo ritmo grazie al confronto con l'artista e anche con il coinvolgimento
vero dei partecipanti e i video rivelano ancora una volta, quale ruolo le arti possano sempre
piu rivestire nella costruzione della conoscenza e anche del dialogo.



[Alessandra Arno, Visualcontainer]

Bene, direi che allora € il momento di cedere la parola a Enzo Gavino che € appunto
testimone partecipante della performance di Genova, e farci dire un po' il suo punto di vista
sulla prospettiva interna, su quella del vissuto, del dialogo tra il reale, tra culture e persone,
quello che si e creato all'interno di questo momento, all'interno della trilogia, quest'ultima
performance é stata l'unica che ha coinvolto del pubblico, dei partecipanti, quindi ecco,
siamo davvero molto curiosi di sapere la tua testimonianza.

[Enzo Gavino — testimone e partecipante alla performance ]

La prima cosa, ascoltando anche gli altri interventi, mi & venuto da pensare innanzitutto tra
il primo momento e il secondo momento, se vogliamo dire cosi, cioe realizzazione della
performance e realizzazione del video sono passati 12 anni. Quindi € un'opera che ha la sua
organicita pero a distanza temporale la cosa che mi ha sorpreso quando ho visto
I'anteprima, e mi sorprende ancora vedendola oggi, € che in realta come anche sottolineava
Alessandra, c'e una assoluta continuita tra il vissuto emotivo partecipativo della
performance e il video e la realizzazione del video. C'e sia nell'elemento tecnico registico del
montaggio, ma c'e anche da parte mia nel momento in cui I'ho rivisto ho rivissuto delle
emozioni che ricordo avere vissuto 12 anni prima e questa e la prima cosa che mi sento di
dire, perché effettivamente, in questo senso I'obiettivo di un'opera a due facce organica e
produttivista e riuscito. La mia testimonianza molto molto personale € anche il perché io
sono arrivato li, nel senso, prima accennavo che io non avevo.. diciamo ero incuriosito, ero
interessato all'elemento del dialogo inter-religioso, interculturale ma quando sono andato in
Sant'Agostino 12 anni fa, in realta mi domandavo come una performance artistica potesse
realizzare quello che per me era un elemento sostanzialmente concettuale, se vogliamo
dire, di dialogo filosofico o culturale. Quindi ero molto incuriosito da questo aspetto, poiin
realta tutto questo diciamo riflettere e il clima si e sciolto nella naturalezza dell'incontro, nel
senso che poi le persone che sono arrivate li e nel video si vede, insomma, sono arrivate
ciascuno con il proprio patrimonio personale ma ciascuno anche con semplicita e
immediatezza, cioé ha detto io sono qua per questo.

C'erano quindi persone di fedi di religioni differenti, c'erano persone come me che avevano
praticato la religione cattolica, ce ne erano tanti ma magari non ne erano piu praticanti,
pero in tutti c'era proprio questo elemento comune, questo tratto comune, di ricerca di
gualcosa di piu profondo che andasse al di la dell'elemento confessionale e che rompesse
queste divisioni, diciamo professionali, per cercare qualcosa di piu profondo una spiritualita
piu profonda. Siamo arrivati tutti quanti con questo elemento dentro e con questo
elemento di ricerca ci siamo come dire avviati nello spazio di Sant'Agostino, avendo uno
spazio straordinario per tanti aspetti.

Poi LIUBA ci ha dato pochissime regole, avete visto nel video I'elemento della respirazione
era quasi I'elemento che in qualche modo ci univa prima del muoverci nello spazio e poi
ciascuno comunque ha avuto il suo spazio di meditazione di ricerca, di sua interiorita nel
modo che ha preferito, qualcuno con gli oggetti. lo personalmente, ma non solo io,
I'elemento della chiesa gotica della chiesa in pietra e stato anche un elemento in qualche
modo una ricerca di contatto con questa materialita che veniva dal passato perché in quel
momento era come se la comunicazione non soltanto passasse tra le persone che in qualche
modo partecipavano alla performance, ma era come se si cercasse un dialogo con qualcosa
che era stato anche in quel piccolo spazio, cioe un elemento comunque quindi di
riattivazione della memoria.



E quindi di questa spiritualita, resa appunto ancora piu potente dal fatto che non era piu
uno spazio dedicato ad una confessione, ma che € uno spazio ormai naturalmente diventato
inter-religioso e quindi in un certo senso anche piu sacro.

E poi nel muoversi ho notato anche su altri, cioé tanti sono partiti per esempio con una
forma di preghiera diciamo tradizionale, con un gesto magari della propria preghiera quella
con cui avevano la piu consuetudine e abitudine, ma in realta la gestualita nel corso del
video, si nota, anche cambiata cioe a poco a poco e diventata sempre piu identitaria e
sempre pil aperta, cioe come se in qualche modo effettivamente questo meccanismo di
apertura all'altro si stesse in qualche modo realizzando all'interno della performance.
Questa e stata una cosa molto molto bella che ho ritrovato appunto nel video, quindi &
proprio il senso di “The Finger and the Moon” per quanto mi riguarda & proprio questa
capacita di mettere un po' da parte la propria identita, non solo confessionale, ma anche
diciamo strettamente culturale per cercare una disposizione di apertura verso l'altro.

Un dialogo di questo tipo e adesso ancora questa cosa, che passando 12 anni la storia ci ha
portato in una situazione anche per molti aspetti tragica e drammatica e purtroppo oggi,
stiamo un po' vivendo la situazione in cui le divisioni culturali, religiose stanno ritornando a
volte ad essere utilizzate come strumento di distinzione per alimentare i conflitti, per
alimentare il conflitto e quindi questo lavoro in realta proprio perché rompe, infrange
questo pregiudizio e questo tentativo di recuperare anche linguaggi culturali del passato che
hanno prodotto tragedie, e proprio per questo e particolarmente attuale.

Non e per caso probabilmente che ci sia un processo che dura ancora cosi tanto nel tempo.
Lo stesso Sant'Agostino mi viene da dire, adesso che fa parte di uno straordinario museo
archeologico in parte in strutturazione, che comunque non mi interessa vedere in realta, €
diventato uno spazio dove si conservano dei reperti della memoria archeologica della storia
Genovese, e cio per certi aspetti € molto bello, in realta mentre pensavo pero guarda in quel
momento in cui ancora non c'era una connotazione di quello spazio. Era uno spazio
veramente aperto, uno spazio, dove la forza e la potenza che ha uno spazio di quel genere,
guando puo diventare uno spazio plurale, cioée vissuto da persone di culture provenienze e
religioni diverse. Forse abbiamo bisogno nelle nostre citta di spazi di questo tipo che ci
mancano.

[Alessandra Arno, Visualcontainer]

Assolutamente si € necessario, ed € anche un po' questo il motivo per cui ci incontriamo
anche qui oggi a parlare di queste cose, poi tutte le tematiche che ha affrontato soprattutto
riguardanti alla contemporaneita, secondo me, a fine talk potrebbero trasformarsi in
domande molto interessanti a cui magari cercheremo di rispondere interrogandoci su cosa
stia succedendo proprio oggi, visto che poi comunque questo lavoro di LIUBA, quest'ultima
incubazione comunque di 12 anni nel frattempo molte cose sono cambiate e le percezioni
anche. Ora invece vorrei passare la parola a Giulia Evolvi antropologa della religione che si
occupa di questioni di genere, di spiritualita e di new media. Insomma ecco, ci rimettiamo
nella nostra contemporaneita, in questo momento, e quindi ti cedo la parola per raccontarci
un po' gli aspetti che ti hanno colpito e questo collegamento col contemporaneo.

[Giulia Evolvi — antropologa della religione ]

Certo, prima di tutto grazie mille sono molto felice di essere qua e quando mi avete
mandato tutto il materiale di LIUBA, mi sono entusiasmata perché ho visto un sacco di
connessioni anche con la mia ricerca e devo dire che ci sono alcune cose che hanno colpito



la mia attenzione, prima di tutto il nome “The Finger and the Moon” che mi piace
tantissimo, gli oggetti utilizzati che sono la nell'altra sala - infatti ho fatto una foto prima - e
poi mi piaceva moltissimo il vestito di LIUBA, soprattutto questo velo di cui poi forse magari
vorrei dire qualcosa anche tu dopo, con queste immagini, questo velo lungo che secondo
me e molto evocativo.

Partendo proprio da queste cose che mi sono piaciute e cosi di impatto, le riflessioni che
vorrei portare sono un po' sul senso della materialita nella religione, sul senso della
comunicazione nella religione e sul senso del genere soprattutto delle donne nell'esperienza
religiosa. Iniziando a parlare della materialita, spesso quando ci si immagina la religione si
pensa a qualcosa in qualche modo di spirituale che va oltre il mondo quotidiano, che va
oltre il nostro essere corpo, il nostro vivere in un mondo materiale. Infatti se pensiamo
insomma alle regole che molte religioni danno sulla purezza, la castita, il vestirsi e cosi via,
pero poi alla fine se noi pensiamo all'esperienza religiosa e all'esperienza spirituale, in
qguesto caso parlo di entrambe, alla fine noi viviamo questa cosa perché siamo corpo, siamo
persone stiamo in una realta materiale. Penso che I'esperienza dei video e del libro, lo
facciano vedere molto bene il fatto di essere una persona, di toccare degli oggetti, di
utilizzare la propria voce, il proprio respiro, mettere il proprio corpo in una certa spazialita
quindi avere un'esperienza visuale, un'esperienza uditiva, un'esperienza tattile e tutto
guesto in realta ci pud essere nella religione.

Infatti, non a caso, nella preghiera spesso c'e il rosario, c'é I'immagine, c'e il suono, ci sono le
candele, c'é qualcosa che ci aiuta in qualche modo e questo ovviamente si lega anche alla
questione dello spazio, esistono gli spazi religiosi e gli spazi sacri che possono essere chiese,
moschee, templi e cosi via, pero c'e anche lo spazio che viene in qualche modo creato dalla
pratica quindi il fatto di fare una preghiera, una meditazione dentro un particolare spazio a
qguesto punto contribuisce a creare una determinata atmosfera che penso che nel video e
nella testimonianza che abbiamo ascoltato si vede molto bene. Questo porta al secondo
punto che avevo in mente, che € il punto della comunicazione. lo mi occupo di
comunicazione e normalmente si pensa alla comunicazione in video che va online che va in
televisione e a questo tipo di comunicazione soprattutto oggi che e sicuramente cosi, pero
la religione di per sé € una pratica di comunicazione, cioe, se noi pensiamo anche a 2000
anni fa le religioni si espandono perché qualcuno le comunica, qualcuno comunica un
messaggio e pensa che questo messaggio sia importante per fare una comunita. Secondo
me € molto importante e si vede nel lavoro di LIUBA che la comunicazione religiosa e
importante in due sensi: il primo € comunicare un'identita religiosa per esempio, mettersi
un velo vuol dire appartenere a una determinata religione, vestire un certo abito, magari un
abito monastico ha anche il segnale di un appartenenza a un determinato ordine a un
determinato tipo di religiosita e per esempio una preghiera, una canzone religiosa, una
messa, sono tutti dei modi di comunicare che in quel momento sta avvenendo qualcosa di
religioso, pero la comunicazione e anche la comunicazione con quello che ¢ oltre alla
materialita che puo essere Dio, possono essere tante divinita diverse, possono essere tanti
dei o puo essere semplicemente una dimensione spirituale secondo ovviamente di quello
che si pratica. Quindi in questo, secondo me, “The Finger and the Moon” che & molto bello
dell'idea che tutte le religioni portano allo stesso obiettivo pero secondo me il dito stesso
puo anche essere un po' visto come una metafora di comunicazione, nel senso che in
qualche modo con una performance, I'atto performativo della religione e anche un atto di
comunicazione in cui l'individuo e la collettivita in qualche modo si mettono in



comunicazione con quello che puo essere Dio, che puo essere una Dea, che pud essere
guello che ¢ visto come I'aldila.

[Liuba] La luna.

[Giulia Evolvi — antropologa della religione]

La luna, esatto, e ho detto quello che puo essere una Dea perché adesso volevo parlare del
terzo punto che e la dimensione di genere. Secondo me, prima di tutto perché LIUBA come
donna ha portato queste domande e queste performance nello spazio pubblico diciamo,
mettendo anche insieme tutta una serie di persone.

Appunto parlavo dell'abbigliamento perché spesso la posizione e il modo in cui si
presentano le donne nella religione puo essere comunque un oggetto di contestazione.
Sentiamo spesso parlare le donne musulmane che sono velate perché sono sottomesse,
piuttosto che le suore non hanno la liberta e comunque c'eé molto questa esperienza per cui
la donna viene considerata un passo indietro rispetto all'uomo in tante tradizioni religiose.
Non tutte ovviamente, sappiamo che molte religioni sono nate migliaia di anni fa quando
noi vivevamo in societa patriarcali, quindi ovviamente nascono da questa idea.

Secondo me quello che puo essere molto bello e che € un simbolo come puo essere un velo,
come puo essere un vestito, in realta puo essere poi appropriato da donne in modo molto
diverso, puo essere effettivamente un simbolo di sottomissione, pud essere un simbolo di
sottomissione al maschile, ma puo anche essere un simbolo di sottomissione a Dio. Puo
anche essere un simbolo di femminilita, puo essere un simbolo anche direi di rivendicazione
di un'identita e pud anche essere un simbolo per esempio di un'ideologia politica, non
soltanto quindi qualcosa legato diciamo alla donna che deve stare zitta e in qualche modo
non vale niente, nell'ambito religioso.

Secondo me quello che € molto bello quando si parla di una performance religiosa - che
comunque e che mi ha fatto anche venire in mente un po' vedendo le immagini di LIUBA per
esempio nei vari video - € che in realta, la donna anche se spesso svalutata per esempio
nell'interno della leadership religiosa, la donna in realta € quella che tiene viva in qualche
modo la comunita religiosa spesso sono le donne quelle che sono piu credenti ma
soprattutto vanno piu in chiesa o vanno piu alle funzioni religiose. Sono quelle poi che
insegnano la spiritualita, la preghiera, la pratica, la performance per esempio ai figli e che
comunque la mandano nelle generazioni. Quindi, in tutto questo secondo me, pensando
appunto alla materialita, alla comunicazione, insomma, a questa questione del genere
secondo me il fatto di avere LIUBA che porta questo messaggio in diversi spazi € comunque
una cosa molto bella, molto forte per I'appunto che ci fa proprio pensare a come la religione
oggi & qualcosa che noi possiamo vedere nello spazio di tutti i giorni e soprattutto &
qualcosa a cui dobbiamo pensare anche in modo critico e quale puo essere esattamente la
sua funzione nella societa contemporanea.

[LIUBA, artista]

Vorrei allacciarmi un attimo alla tua osservazione sul genere. Quando io appunto ho
costruito questo progetto, quindi prima della prima performance che era stata la Biennale di
Venezia, all'opening, ovviamente per un bisogno di rispetto per tutte le preghiere sono
andata a imparare le pratiche religiose delle preghiere che non conoscevo e quindi sono
andata a parlare con I'imam, con il rabbino, con lo sciamano quando ero in Canada e in tutte
io cercavo a tutte queste persone di individuare con loro quale fosse una preghiera
visivamente impattante che si capisse che fosse musulmana che fosse ebraica, che fosse



cristiana che bisognasse leggere - perché io stavo costruendo una performance visiva - e
poi che tenesse conto che io ero una donna. Per esempio, quando ero andata dallo
sciamano in Canada, sai che li si fumava, sono andata anche a partecipare a dei riti, c'erano
tutti questi con il calume, il calume della pace - e poi vado a San Pietro, questo dopo aver
fatto Venezia, dovevo fare la performance a San Pietro, vado a San Pietro e fumo il calumeé
vestita da suora. Fantastico, no? Lo sciamano mi ha detto no, la donna non puo farlo
sarebbe stato sacrilego e poi probabilmente non era neanche una questione di genere, ma
era anche una questione di grado religioso, un po' come I|'ostia che non la puoi manovrare
tu, ma dovrebbe essere una persona che ha un certo tipo di percorso. Quindi poi abbiamo
individuato questa preghiera, dove si brucia la salvia sacra in questa conchiglia e si seguono
le quattro direzioni che sono i quattro pilastri della loro spiritualita simbolica. Anche quando
sono andata dal rabbino, difficilissimo riuscire a parlare con il rabbino, sono andata a
Milano, alla Sinagoga di Guastalla nessuno mi aveva ricevuto, nessuno mi apriva e poi a un
certo punto mi sono messa a campanello. “Chi € ?” - “Sono un artista, devo fare un
progetto multireligioso” - finalmente mi ricevettero e anche li ho dovuto capire quale fosse
una performance che si poteva praticare, cioé una preghiera verosimile che potesse
praticare una donna e li che mi fece comprare in Mincia e Ardit, questo libro, e mi disse che
la preghiera ebraica aveva questa visibilita di dondolio, che quindi io poi ho appunto
riportato, pero in genere, se fossi stato un uomo mi avrebbero magari consigliato delle
preghiere diverse. Con I'lmam e con i musulmani sono andata nella moschea femminile,
ovviamente nella parte femminile a imparare come si fa precisamente, per rispetto.

[Giulia Evolvi — antropologa della religione ]

e interessante perché magari ci sono invece donne che apposta fanno le preghiere o le
pratiche degli uomini proprio perché vogliono prendersi il loro spazio, perché c'e anche
qguesto secondo me, che e una cosa affascinante della regione oggi.

[Alessandra Arno, Visualcontainer]

Ancora una struttura comunque molto gerarchica, tendenzialmente patriarcale, quindi
diciamo problematica da questo punto di vista e tu LIUBA I'hai sovvertita in parte,
ovviamente con il rispetto chiaramente delle varie pratiche delle varie religioni. Questo
secondo me e un problema molto contemporaneo per esempio nelle varie fedi nelle varie
religioni, questa separazione e questa gerarchia che chiaramente & ancora insormontabile
per questo motivo.

Vorrei passare la parola a Nurgul Cionghezigi psicologa e mediatrice culturale. Sarebbe
interessante sapere continuare e questo discorso con il pensiero Sufi e il rapporto che
comunque c'e tra spiritualita, diritti umani, matriarcato...

[Nurgll Cokgezici — psicologa e mediatrice culturale]

Molto bello, ringrazio tutti, io sono mediatrice linguistica culturale, mi lauroe proprio in
guesto campo e penso che mi abbia scelto la mediazione, non I'ho scelto io. Vengo in Italia
all'eta di 9 anni, sono stata una bambina immigrata, sono kurda, anni peggiori per i kurdi
anzi sono gli anni 90 dove scappavamo e come molti kurdi siamo un po' stati - anche se non
viene detto ufficialmente - ma siamo tutti stati deportati. E’ molto bello il discorso della
religione, perché io vengo dalla Mesopotamia tra il Tigri e I'Eufrate dove & nato tutto, dove
sono nate le religioni. Ho qui anche le mie figlie, il loro papa € di Urfa e il paese di Abramo
dove si pensa che Abramo sia nato proprio [i, alla citta di Urfa dove c'e il flume Eufrate e nel
tempo ho visto, quando ero piccolina il potere della donna kurda, del matriarcato. Si parla



tantissimo del patriarcato ma noi nel nostro inconscio etnico, culturale abbiamo un
matriarcato noi donne kurde. lo penso di essere un esempio di questo, che poi purtroppo e
stato influenzato, contaminato dal patriarcato delle religioni monoteiste non dico islamiche,
monoteiste, che poi ho scoperto che erano molto simili tra di loro anzi tutti nascevano
proprio dal masdaismo la religione di Zoroastro, e dopo ci viene insegnato che nasce
dall'ibraismo ma in realta l'origine & il masdaismo.

Con il tempo, con le guerre, con tutto quello che ho visto - sapete i kurdi sono un popolo
molto antico un popolo senza una terra, diviso tra quattro paesi, un popolo di 5 mila anni
che stima 50 milioni di abitanti che non ha ancora un paese, e ha avuto diversi principati in
questi 5 mila anni, soprattutto nel periodo dell'impero ottomano - ma fino a la prima guerra
mondiale non aveva dei grossi problemi, purtroppo perd non & mai stato riconosciuto il
Kurdistan. Neanche quando c'era I'impero ottomano, anche se c'erano questi principati.
Alla fine dell'impero ottomano decidono che devono formare nuovi paesi tra questi
I'Armenia, la Siria attuale e altri paesi del Medio Oriente, tra cui c'era anche un Kurdistan,
fanno un trattato nel 1920, si chiama Trattato di Sevre dove decideranno di costruire un
Kurdistan ma non verra costruito, perché dopo tre anni si firmera un altro trattato che si
chiama Trattato di Losanna dal quale si decidera, insieme ai paesi europei vincitori della
prima guerra mondiale, che & meglio dividere questo popolo in quattro pezzi e disfare
totalmente anziché unirli. C'erano questi pontieri veri e propri che passavano in mezzo ai
villaggi alle case delle famiglie che si trovava da una parte e chi si trovava in Siria, e chi in
Turchia.

Questa cosa ha influenzato tantissimo anche la religione perché poi iniziano a ribellarsi i
signori kurdi attraverso anche la religione musulmana, ma all'interno, oggi i kurdi sono un
popolo veramente multireligioso ci sono i kurdi aramaici, i kurdi ebrei, i kurdi musulmani,
all'interno dell'islam c'é ci sono i kurdi sciiti, aleviti, sunniti, veramente c'é una ramificazione
pazzesca.

Voglio tornare proprio al fatto, quando la religione inizia a prendere potere, i kurdi si
ribellano, nel 1978 nascera il primo partito dei lavoratori del Kurdistan che ¢ il PKK, lo
conoscerete, che poi & un partito filo-socialista, comunista, molto aperto, anche laico e
anche ateista pero dove c'era la spiritualita, dove non mancava la spiritualita soprattutto tra
le donne. Noi sappiamo delle combattenti donne kurde che sono veramente molto forti ma
e la loro spiritualita che gli da quella forza. Negli anni 90, quando ero una bambina di 6-7
anni, all'improvviso nella mia zona non avevo mai visto delle donne con il chador vero
proprio, andavano coperte tutte di nero, erano donne kurde come me. Da una parte c'erano
donne libere, donne che si vestivano piu 0 meno come noi diciamo adesso - non dico
occidentali perché sembra che ci siano in realta gli abiti orientali e occidentali - gli abiti sono
molto simili, anche se cambiano soltanto un pochettino la forma. Noi esseri umani non non
abbiamo una fantasia cosi larga in realta, e si chiamo abiti che vediamo tutti i giorni nell'era
moderna.

All'improvviso vedo queste donne coperte, e li avro avuto 6-7 anni e inizio a preoccuparmi
da bambina, ma sembrava tutta normalita, stava nascendo hezbollah in mezzo ai kurdi.
Dovevano far nascere un qualcosa di molto piu forte da mettere contro il PKK, che oggi
viene considerato un'organizzazione terroristica.

Questo lo dico perché la spiritualita & un qualcosa di cui abbiamo veramente tanto bisogno,
perché noi esseri umani siamo fragili, siamo piccoli rispetto agli altri mammiferi, se non c'e
I'altro che si prende cura di noi, abbiamo una memoria del corpo che sa che morira. Il primo



anno e mezzo della nostra vita ha bisogno di una mamma, di una caregiver, di qualcuno che
si prenda cura di noi e la spiritualita e il caregiver che arriva da adulti. E’ qualcosa che salva,
abbiamo realmente bisogno, io non sono contro le religioni, io sono contro I'abuso delle
religioni e proprio per questo che sono una mediatrice culturale, una mediatrice
interculturale ed inter-religiosa.

Dopo un po' vedevo che si stava prendendo veramente una forma di radicalismo anche
all'interno dei kurdi, dove le persone riuscivano a litigare per delle cavolate: il velo non va
messo cosi, ma va messo cosi, ma delle cose dove dicevo, ma veramente? lo da bambina lo
dicevo.

Spostandomi, all'eta di nove anni in Italia inizio a frequentare |'oratorio del mio quartiere,
dove frequentano i bambini che fanno il catechismo. L'oratorio diventa anche un punto di
riferimento per giocare e inizio a conoscere le religioni, anche quelle italiane, tra cui la
religione cattolica. Vado spesso alle messe, ascolto le messe, frequento le messe di mia
spontanea volonta. | miei non sanno nulla, vado a scuola e mio papa metteva ogni anno che
non dovevo fare religione cattolica, io in qualche modo strappavo quel foglio e mettevo, che
devo fare religione e ho fatto cosi per tanti anni religione cattolica a scuola.

Le mie figlie che sono qua, sono nate in Italia e gli ho fatto fare religione cattolica dall'asilo
fino alle superiori, adesso sono alla fine e un giorno mi chiamano le maestre dicendomi: ma
noi non abbiamo capito di che religione siete voi, queste bambine non mangiano il maiale
pero fanno la religione cattolica.

no?

E la mia risposta e stata: siccome non ho visto i conflitti che c’erano, e ho visto anche le
similitudini tra di loro, proprio per la mia parte sufi tutte le religioni che portano all'amore
sono nostre, percid anche quella cattolica & nostra. Loro (figlie) hanno deciso di non
mangiare il maiale ma io abbraccio tutte le religioni, assolutamente come dicevi tu prima,
servono un po' che a identificarci, noi non siamo cosi moderni, noi siamo degli animali
primitivi, abbiamo bisogno di famiglia, di tribu di nazionalita, di comunita per dire io
appartengo a questo e tu appartieni a quell'altro e quell'altro a quello... avere un'identita

[LIUBA, artista]
Ma da i poi arrivano le lotte, € li che inizia il problema..essere orgogliosi della propria
identita ma accorgersi che le religioni sono tutte figlie...

[Nurgil Cokgezici — psicologa e mediatrice culturale]

figlie per sopravvivere.... ma e proprio qui che inizio a studiare mediazione linguistica
culturale e aiuto ogni giorno le famiglie immigrate e italiane. Il nostro lavoro da mediatori
linguistici e culturali € quello di agevolare e semplificare I'integrazione, e difficile, davvero e
difficile perché ognuno di noi ha paura dell'altro. lo immigrato ho paura dell'autoctono ma
allo stesso modo |'autoctono ha paura di me, e c'e sempre bisogno di qualcuno che ci faccia
scoprire che I'altro non e cosi diverso da me, neanche la sua religione & uguale..

[LIUBA, artista ]
..€ uguale cambiano solo i dettagli esterni...



[Nurgll Cokgezici — psicologa e mediatrice culturale]

lo a volte lo racconto che per noi kurdi le montagne sono molto importanti, noi diciamo che
i nostri unici amici sono le montagne perché ci preservano, ci nascondono, conosciamo
molto bene le montagne del Medio Oriente e sappiamo come nasconderci all'interno di
gueste montagne dai nemici. Mia nonna descriveva la montagna cosi, diceva che il Dio stava
sopra, in cima alla montagna e la montagna ha questa forma triangolare e, chi sta dall'altra
parte della montagna, non sa della mia esistenza che sto qui da questa parte ma in realta
stiamo entrambi cavalcando la montagna per arrivare allo stesso punto che e I'amore, il Dio.
Mi aggancio a Rumi che dice: tutto morira, anche I'umano morira ed € un dono la morte. Cio
che non morira sara I'umanita, ognuno di noi dovrebbe fare quello che & nel proprio potere
per poter lasciare qui I'umanita. Se fosse per me dice: io brucierei con il fuoco dell'inferno il
paradiso e con l'acqua del paradiso spegnerei il fuoco dell'inferno in modo che le persone
non si amino né per la paura dell'inferno, né per il desiderio del paradiso, ma per I'umanita.
Questa e l'unica verita, l'unica realta che esiste sulla terra, noi siamo umani e dobbiamo
veramente lavorare per lasciare I'umanita.

Non so se esiste un paradiso, un inferno, nessuno & andato e mai ritornato per dirlo, ma
['umanita esiste, la spiritualita esiste, se noi ci connettiamo riusciamo davvero a comunicare
noi questo I'abbiamo visto e io da piccolina tra i sufi.

lo vengo da una cultura alevita, che & una forma di sufismo, che arriva, dicevamo prima dal
dondolio degli ebrei. Molte religioni sono simili.

lo sono una psicologa. Noi abbiamo bisogno dell'altra dimensione. Dondolarsi o danzare,
guesto lo faceva anche Gurdjieff, lo hanno fatto veramente tantissimi mistici, tra cui Osho e
tanti altri, questo ci ubriaca, ci porta su un'altra dimensione. Inizio a muovere la testa, inizio
a girare su me stesso, tanto che nel sufismo avete visto i dervisci rotanti, che € un simbolo
bellissimo.

Praticamente si diventa l'universo unico, diventi l'universo in mezzo a tutto il cosmo, tutto il
cosmo inizia a girare su te stesso, diventando il mondo, con una mano verso l'alto, con
I'altra verso il basso, si raccoglie tutto cio che e divino, se lo fa attraverso il cuore, perché il
cuore ¢ la purificazione, € quel luogo dove il male viene lasciato, e poi con I'altra mano
attraverso, si distribuisce all'umanita, si prende il bene dalla divinita e poi girando, si
distribuisce all'umanita.

E li veramente ci si ubriaca. Nei Mevlevi, che € una confraternita Sufi, lo fanno solo gli
uomini. Invece noi Aleviti, queste danze, io sono di origine Alevita, che poi I'hanno
convertita con forza all'lslam Sunnita, che e un'altra forma di potere.

La danza si fa uomo e donna.

[Alessandra Arno, Visualcontainer]
..Perché arriva comunque da una concezione matriarcale?

[Nurgll Cokgezici — psicologa e mediatrice culturale]

Non solo, perché in Kurdistan si pensa che davanti alla divinita non c'e il sesso. Non siamo
né donne né uomini, ma siamo umani, puri, allo stesso tempo divini. Tanto che, concludo, si
dice sono nato minerale, morto, risorto vegetale, morto, risorto animale, morto, risorto
umano.

Ma io moriro anche da umano. Per poi risorgere in qualcosa di piu elevato potrei essere
magari un angelo. Ma io morird anche da angelo, per poi diventare il divino.



Percio il Dio e dentro di me. Bisogna tenere il cuore talmente grande perche il Dio sta dentro
di noi, né in terra né in cielo, ma dentro di noi siamo noi il divino.

[Alessandra Arno, Visualcontainer]
Effettivamente hai dato un grandissimo apporto a questo messaggio laico interculturale,
interreligioso, che vuole appunto comunare tutte le varie religioni..

[Nurgil Cokgezici — psicologa e mediatrice culturale]

Ho visto tanti conflitti. Ho visto ultimamente, io essendo anche una pedagogista mi occupo
tantissimo delle seconde generazioni. Ultimamente vedo tante islamizzazioni in Occidente,
ragazze velate come non ho mai visto e capisco il desiderio dell'appartenenza.

lo sono una ricercatrice sull'immigrazione, sull'identita fuori dalla propria terra e quando si
va in qualche altra terra abbiamo paura di perderci. La paura di perderci ci porta ai nostri
sapori. Se andiamo in Giappone dopo un po' iniziamo a cercare la pizzeria italiana o
comunque magari la pasta, no?

Perché abbiamo bisogno proprio di questo. E purtroppo, ultimamente, mi aggancio a quello
che diceva Enzo prima, ultimamente c'eé anche tanta speculazione e purtroppo tanto abuso
su questo discorso. Stanno creando dei ragazzi radicali come non hanno mai fatto anche in
Occidente e su questo sono molto dispiaciuta perché io da immigrata so cosa vuol dire
essere emarginati, so cosa vuol dire essere messi da parte.

Da bambina sono stata bullizzata per anni. Dicevano che noi portavamo le malattie, noi
rubavamo il lavoro agli italiani, agli occidentali e che noi venivamo soltanto a creare
problemi. E io ho scelto la via del buono, del bene, dell'amore perché probabilmente prendo
gusto di fare questa cosa.

Ma ci sono delle persone che non hanno questa consapevolezza di scegliere il bene e
I'amore e agisce la loro parte distruttiva, il thanatos. Siamo fatti di Eros e Thanatos e questi
ragazzi purtroppo per trovare la propria identita, per ritrovare la casa, la pasta, la pizza,
diventano radicali e vanno a volte anche a diventare, a far parte anche delle organizzazioni
come |'ISIS. Dobbiamo stare molto attenti a cio che diciamo.

La religione di tutti noi & sacra. lo quello che insegno anche alle mie figlie. La mia ¢ liberta,
che dice dove inizia la vostra.

Anche la religione ¢ cosi, anche l'identita & cosi. Dobbiamo rispettare e vivere in fratellanza
e quello che fai tu LIUBA & bellissimo. Sapere pregare nelle altre religioni € questa la
bellezza.

Fare il ramadan insieme agli musulmani, anche un giorno, aiuta a capire I'altro, ad integrare,
perché l'integrazione & un contesto a doppio binario. Non avviene soltanto da una sola
parte. Spesso chiediamo questo.

E la stessa cosa che dico quando dico anche nelle comunita musulmane. Ogni giorno il mio
lavoro e proprio questo. E' quello di togliere i conflitti e agevolare possibilmente una via
pacifica di convivenza tra noi.



Grazie.

[Alessandra Arno, Visualcontainer]

Ora lascerai la parola a Davide Carnevale, antropologo visuale, per concludere un po' questa
nostra chiacchierata, una riflessione molto densa, in realta, e quindi ti lascio la parola per le
tue impressioni.

[Davide Carnevale — antropologo visuale ]

Va bene, buonasera a tutti. Grazie a LIUBA e Alessandra, grazie. Insomma e |'occasione di
incontrarci, di chiacchierare, diciamo cosi.

Ora io non mi prendero la responsabilita di tirare le conclusioni perché insomma é oltre le
mie possibilita.

[Alessandra Arno, Visualcontainer]
E' chiaro, &€ complicato.

[Davide Carnevale — antropologo visuale ]

Si, € anche oltre le possibilita di persone piu divine di me. Cioe ci vuole, insomma,
competenze superiori. Perd provo a fare un po', ecco, aggiungere dei pezzettini e provo a
partire da cose molto quotidiane nel senso che riguarda proprio oggi.

Sono partito da Ferrara con un po' d'anticipo perché avevo fatto un po' di errori di calcolo,
perdo meglio cosi. E in treno si dice sempre, io sono un antropologo, come dicevamo, ci
diciamo tra di noi quando possiamo, non abbiamo bisogno di difendere il nostro ruolo
disciplinare, il nostro ruolo scientifico.

Fra noi antropologi ammettiamo il fatto che siamo una via di mezzo fra degli stalker e dei
detective, perd con, come dire, con uno scopo di ricerca che copre, diciamo, queste nostre
perversioni diciamo... scientifiche, ecco. Perversi ma scienziati, mettiamola cosi.

E quindi ero in treno da solo e mi sono, insomma, ho acceso le orecchie, quindi ho ascoltato
cosa avevo intorno a me. Avevo dietro di me una signora, questa signora parlava, musicista,
era con un‘amica, insegnava a scuola, e ho preso appunti perché a un certo punto ha detto:
leggevo il libro di un monaco tibetano morto da poco.

Anche qua, c'eé materiale per stasera. Tolgo gli appunti del lavoro di LIUBA, mettiamoci a
sentire. Leggevo il libro di un monaco tibetano morto da poco e poi cominciava a dire: il mio
lavoro, lo stress, la relazione con Simone, l'insonnia, vorrei riprendere a studiare l'inglese, un
corso di ceramica, vorrei iniziare un corso di ceramica.

Insomma, c'era tutta una riflessione sulle assenze, le mancanze e un bisogno di colmare in
qualche modo dei vuoti, che sia via monaco tibetano o via corso di ceramica. C'era
comunque, come dire, un desiderio di ricerca e questa era una signora. Dall'altro lato, del
posto di fronte, a me c'era un'altra signora, che qua il tema del femminile & interessante, il
mondo della ricerca € personale, esistenziale per qualche motivo, resta e continua ad essere
attrazione femminile, probabilmente noi poveri maschi ci poniamo meno problemi oppure
facciamo finta di non porceli e non abbiamo il coraggio. Questa altra signora tornava da
Bagno di Romagna dove era andata a fare una seduta, una sessione di mindfulness di una



settimana, a meta appunto fra meditazione, New Age, preghiera e anche qui ho detto:
cavolo ho beccato un vagone incredibile!

Poi ero Parma, cerchero di essere piu breve, pero per me é difficile perché qui appunto la
cosa interessante che torna nel lavoro di LIUBA, & che poi la metodologia delle storie di vita,
Ci aiuta a capire che funzione ha il religioso per le persone, no? Quindi ricostruire le
biografie e questo lo fa LIUBA nel lavoro di mappatura, € un metodo anche per capire la
religione che cos'e per chi, no? Invece di chiedersi cos'e il religioso, cos'é Dio che appunto e
di nuovo un'impresa oltre almeno le mie capacita, e lo e sicuramente.

E quindi quest'altro ragazzo e salito da Parma, pakistano, molto probabilmente la prima
cosa che ha fatto si € seduto davanti, non davanti a me, alla mia destra davanti ad una
ragazza centrafricana e ci ha provato la grandissima, e alle 12 pero e partita la preghiera. E’
partita la preghiera quindi ci siamo sentiti tutti la preghiera perché ovviamente le cuffiette
non era il caso, quindi c'era questa qui che per evitare di essere diciamo molestata, anche se
in maniera diciamo non preoccupante, aveva detto che era stanca e voleva dormire si e
messa le cuffie e quindi I'ha abbandonato cosi.

si, diciamo che fu quello che fu per 10 minuti ed era ovviamente una preghiera online, a
proposito dei temi di Giulia, quindi era un canto in diretta quindi molto interessante.

Come dicevo ero arrivato in anticipo e faccio una passeggiata, capito per caso perché in
realta stavo raggiungendo LIUBA, al cimitero monumentale, dove ero andato una volta da
piccolo quindi avevo questa memoria che era un posto bello perd non mi ricordavo nulla. Ho
sbagliato ingresso e sono finito nella sezione acattolica dove c'e una sala che viene utilizzata
per i commiati funerali acattolici e c'era un funerale anche se il termine € un po' improprio,
dovremmo trovare un termine appunto transculturale, pero chiamiamolo funerale perché
bene o male e accoglibile, della comunita srilankese.

Ed era quasi, anzi non quasi, era esclusivamente della comunita srilankese, cioe c'erano 60
persone compreso il monaco che celebrava il compianto, che celebrava il funerale, ed erano
tutti soltanto srilankese.

E i ho beccato appunto l'altro pezzo della religiosita, tutte queste storie sono per dire che,
se uno cerca di studiare la religiosita oggi, ha questi due vettori di ricerca: da una parte il
fatto che religioso e sempre di pit un fatto individuale, un fatto di ricerca spirituale, un fatto
di ricerca esistenziale, personale, viviamo in un'epoca in cui in un certo senso per la prima
volta siamo costretti a chiederci perché crediamo, cosa crediamo. Siamo costretti nel senso
che io credo che, il senso della ricerca sia in qualche modo appunto parte dell'umano, sia
insita, € in noi, pero la necessita di dire credo, perché scelgo qualcosa di nuovo in qualche
modo € parte di questa societa che chiamiamo secolare o secolare secolarizzata, possiamo
scegliere mille termini. Appunto questo tema della religiosita, che & una religiosita a
persona, su misura, cucita attorno a noi e che & parte di una ricerca personale
sostanzialmente. In una societa sempre piu diversa in cui ognuno ha il suo dio, ognuno hail
suo modo di essere religioso, che appunto di nuovo, &€ una cosa nuova, uno in un certo
senso nasceva membro di un gruppo che aveva un corredo di pratiche di singoli, una
filiazione religiosa.

L'altra parte, questa necessita di appartenenza religiosa che in questo caso mi ha messo una
grande tristezza, l'idea che il funerale di questa persona avesse attorno a lui, insomma



attorno al defunto, solo persone della stessa nazionalita a Milano nel 2025. L'idea che di 50
persone fosse passato solo un italiano, ma passato probabilmente come me per sbaglio, il
funerale si chiudesse appunto in questa forma a meta tra I'organizzazione e I'appartenenza,
come diceva prima, e la segregazione, quindi il bello di pensare che c'e una comunita che si
prende cura dei suoi defunti e il brutto di rendersi conto che questa comunita e segregata,
chiusa, e non penso che sia chiusa, anche a suo malgrado perché insomma celebra in uno
spazio che e civile, pubblico, eppure nessuno ¢ li se non loro.

Queste due cose mi servono per parlare del lavoro di LIUBA perché troviamo da una parte
appunto questa idea del religioso come ricerca, € la cosa che almeno per me come
antropologo insomma mi piacerebbe anche studiarla LIUBA in senso proprio stretto appunto
da stalker. La trovo interessante perché appunto troviamo questa religiosita personale,
guesta religiosita tutta cucita, letteralmente cucita su di noi, una ricerca che é tutta attorno
a noi e ritroviamo delle parole chiave di questo tipo di religiosita postmoderna quindi il
bricolage religioso, il sincretismo, tutte questi termini che cercano di dirci un religioso che e
un religioso nuovo, che non é religioso tradizionale. Mettiamola cosi &€ un metodo per
studiare questo religioso, che & un metodo molto corporeo quindi io me le cucio su di me e
lo studio su di me, con lo strumento della preghiera e con lo strumento della pratica
dell'incontro e vado a fare la stessa cosa con un altro metodo che € molto antropologico che
e quello della ricostruzione della storia di vita. Nella ricostruzione della storia di vita
troviamo, me lo ero appuntato perché non |'avevo notato prima, questo signore uomo di
mare, dice: in 40 anni di navigazione ne ho viste di tutti i colori, possiamo immaginarcelo,
che si definisce e definisce la sua spiritualita liquida.

Quindi lui sa proprio bene, sembra preso da Bauman e I'ha buttato li, la mia spiritualita e
liquida, cioe sembra proprio che se I'avessimo detto noi, saremmo sembrati un po' troppo
sociologi, invece I'ha detto lui e abbiamo questa cosa qui.

Poi abbiamo I'altro pezzo della ricerca che e la ricerca sulla mappatura delle realta, un
desiderio di incontro, un desiderio di rompere i confini, un desiderio di andare a vedere
appunto questa societa super diversa in che cosa € comune, come si puo rincontrare, questo
I'ho trovato molto nobile, oltre che molto bella come operazione, e ci aiuta a vedere anche
la relazione che tra la performance e il rito, dove tutte e due in qualche modo cercano di
creare degli spazi di transizione, degli spazi di riflessione, degli spazi di rimessa di
discussione del nostro stare nel mondo, anche il nostro stare nel mondo insieme.

Prima, diceva giustamente il nostro amico, che gli spazi della performance sono sempre stati
un po' solipsistici, cioe gli artisti che vanno li se la cantano e se la suonano.

Qui non abbiamo tanto questa dinamica, questo € per me molto interessante e quindi forse
e la cosa che a me resta di piu di questo lavoro € in questo secondo pezzo, che a me
incuriosisce molto, € questo rito performance collettiva e come puo essere di nuovo rito?
Come svolge di nuovo la funzione del rito, proprio perché esattamente come tutti i riti che
sono momenti di passaggio, che cercano di sancire, trovare una soluzione ai momenti di
difficolta. Non si dice molto spesso che il rito serve in quelle situazioni in cui se non ci fosse il
rito saremmo ai limiti della catastrofe? Pensiamo a un funerale in cui appunto non sappiamo
come muoverci o un matrimonio che smette di avere le sue funzioni, non riconosciamo le
regole, le regole del rito, quindi non sappiamo come fare le condoglianze, come fare gli
auguri, come celebrare una nascita.



Quindi & questo il rito in un certo senso, cioe questa performance svolge questo ruolo di rito
nel momento di incertezza e di fragilita, ricostruiamo uno spazio in cui in qualche modo ci
diamo delle regole per gestire l'incertezza.

Ecco, questo mi sembra insomma un bell’ esperimento per ricostruire un rito che é si
personale ma ha anche una dimensione collettiva comunitaria, senza quel senso di sottile
tristezza di essere soli nel momento in cui si € insieme, come mi e capitato di vedere in
guesto funerale.

[Alessandra Arno, Visualcontainer]

Bene, stavo cercando di carpire un po' di strategie da questa chiacchierata, perché appunto
probabilmente questa religiosita fluida sara assolutamente una nuova tendenza, nel senso
che comunque abbraccia tutta una serie di questioni che LIUBA poi ha performato su di sé, e
le ha incarnate. Prima di lasciare la parola al pubblico se avete poi domande, volevo
appunto discutere questa questione della polarizzazione che esiste nella nostra
contemporaneita, oggi, tra i vari nazionalismi e le differenze identitarie e religiose che
vengono comunque usate in realta per dividere. La cosa interessante appunto é che nel
lavoro di LIUBA, forse molto ingenuamente, posso dire che questa potrebbe essere una
strategia, cioé avvicinarsi, performare, incarnare anche altre modalita culturali, altre forme
di spiritualita. Alla fine abbiamo anche un po' quello che ha detto Enzo della parte
performativa, di quello che ha lasciato |'esperienza di partecipazione a questa performance,
e miviene in mente che forse questa potrebbe essere una strategia, per contrastare questo
momento di divisione, questo momento di separazione tra culture e nazionalismi che stiamo
vedendo in maniera molto evidente nella nostra contemporaneita.

Quindi come dicevo...

[LIUBA, artista]

Secondo me, il punto e che il conflitto e esasperato in odio e in aggressivita e nasce proprio
dalla paura dell'altro e dal non conoscersi. Quindi quando ci si mette in un piano personale,
prima personale e poi simbolico di ascolto dell'altro accettazione e comprendere che la mia
strada, che magari ho percorso per anche tradizioni, famiglie e cultura & molto diversa ma
simile alla tua strada che sei umano, che hai gli stessi sentimenti eccetera e quindi questo &
fondamentale...

[Alessandra Arno, Visualcontainer]
..0ggi bisogna avvicinarsi culturalmente

[LIUBA, artista]
e guardarsi negli occhi

[Alessandra Arno, Visualcontainer]

..guardare all'altro e all'alterita, ma anche assumerne la posizione, per comprenderla
meglio, questo non so mi viene in mente potrebbe essere una sorta di strategia, che come
dire, grazie a Davide in questo ultimo intervento, la mia domanda era: ma come riusciamo a
superare questa questione dei nazionalismi delle divisioni culturali che adesso si sta
amplificando in maniera preoccupante, soprattutto in occidente, soprattutto in America per
esempio, dove la questione religiosa comunque viene usata per altri fini. La questione
religiosa nella contemporaneita, oggi, a mio avviso ovviamente, e usata per altri fini quindi,
come fare a disinnescare questa modalita?



[Nurgil Cokgezici — psicologa e mediatrice culturale]

..ultimamente stiamo facendo un test per il DNA dove viene fuori che nessuno ha ed e fatto

soltanto di una etnia, un misto di etnia in ciascuno di noi.

Basta a volte anche un test per il DNA per dire che non siamo una razza pura e non partiamo
solo da una religione, ma siamo una manciata di persone partiti dall'Africa ma in quel luogo

si muove in continuazione, siamo tutti veramente fratelli..

[LIUBA, artista]

La dimensione del viaggio la trovo fondamentale importantissima perché tu quando viaggi in
un altro luogo metti in discussione quelle che ti sembrano le verita assolute nelle quali sei
cresciuto. Sei cresciuto in questa verita che tutti i cappelli sono fatti a punta, vedi qualcun
altro che tranquillamente mette i cappelli fatti tordi, e dici, ah ma come? allora possono
esistere anche quelli tordi? Beh, si, sono uguali si, mi va bene. Il viaggio € andare da un'altra
parte. |l viaggio secondo me sia orizzontale - lo chiamavo il viaggio orizzontale - e quindi
uscire e andare in altri luoghi e il viaggio verticale, invece, cioé stai nel posto dove stai, pero
viaggi nella profondita verso il basso e verso l'alto.

Questi due viaggi sono fondamentali proprio per mettersi in discussione e capire che non
che noi, nessuno di noi, ha la verita totale ma che tanti punti di vista sono tutti possibili.

[Giulia Evolvi — antropologa della religione]

..sl e secondo me questo per esempio ci sono stati degli studi nel campo della
comunicazione, che in realta adesso, chi di voi frequenta di piu internet, ci sono sempre
quelle polemiche tipo: hanno fatto il film della Sirenetta e hanno preso una Tai e nera e
guesta cosa va bene e non va bene, eccetera, eccetera. Pero in realta effettivamente essere
esposti alla diversita, anche solo via televisione, fa tantissimo. Per esempio, anche non so,
essere esposti all'omosessualita, essere esposti a diversi stili di vita, essere esposti a persone
di diversi colori e di diverse etnie, razze, e cosi via, in realta effettivamente aiuta le persone
a essere piu tolleranti anche se si tratta soltanto di film, perché questa cosa effettivamente
e stata vista che funziona. La religione, secondo me, diventa poi qualcosa di piu sottile
perché la verita e che vediamo che tantissimi politici tirano fuori la religione che pero e
sempre il tuo partito e non altra religione, perché c'e questa idea in qualche modo, che &
una scelta no? Spesso si sente questa idea, ma noi nasciamo, non possiamo scegliere dove
nasciamo, il colore della nostra pelle, il nostro aspetto fisico ma la religione la scegliamo, ma
guesta ovviamente e una falsita perché poi comunque € legata alla cultura, € legata alla
nostra famiglia, & legata al posto da cui veniamo.

[Nurgll Cokgezici — psicologa e mediatrice culturale]
ma in realta non scegliamo neanche tanto nella nostra vita, siamo condizionati dal momento
che nasciamo da tutto cio che ci circonda, noi di scelte ne facciamo veramente poche.

[Giulia Evolvi — antropologa della religione]

esatto, questa ¢ la verita.

Quando si condanna a dire pero chi non rinuncia alla religione, e sbagliato in qualche modo,
perd secondo me purtroppo diventa spesso una leva per I'odio perché comunque ci sono
attaccati tutti questi bagagli negativi, in qualche modo, e c'é questa idea del fatto beh noi



potremmo scegliere di rinunciare all’appartenenza religiosa e adottare un'altra, oppure
nessuna no? Poi in realta questo diventa molto piu complesso quando si parla della realta
per esempio della migrazione, no? Appunto il discorso per esempio anti-islamico, i migranti
sono musulmani, non & vero che sono musulmani, non & vero che hanno necessariamente
quel tipo diislam...

[Alessandra Arno, Visualcontainer]

..ma & il problema delle narrazioni che ci sono da diversi anni ovviamente [la narrazione
unica), quindi ecco la strategia forse € come disinnescare le narrazioni? Ecco, quindi stasera
io ho avuto un po' di spunti per questa cosa, quindi un embodiment religioso, interreligioso,
diciamo che questo un embodiment, un'incarnazione interreligiosa di pratica di
avvicinamento per provare a mettersi nelle scarpe degli altri.

[LIUBA, artista]

Adesso dicendo tu dell'incarnazione, parlando di arte, del lavoro, quando qualcuno magari
mi chiede ma la performance e il teatro per esempio che differenza hanno, cioe il nostro
lavoro che infatti in inglese si dice performance artist, perché performance e una parola che
indica I'esecuzione di qualcosa, la performance di un cuoco, la performance di qualsiasi
cosa.

Invece la pratica del performance artist nasce dall'ambito visivo perché quindi & un tradurre
in immagini attraverso il corpo, delle idee, dei concetti, mentre invece magari il teatro € un
riprendere e raccontare attraverso il corpo, qualche altra cosa, un testo, eccetera... Per cui,
per me € molto importante I'aspetto appunto visivo, cioe dare una forma attraverso il corpo
mio o anche di altri e gli oggetti cioe anche tutto, per arrivare a qualcosa ovviamente che c'e
dietro che ¢ invisibile.

Quando faccio le lezioni a scuola dico ai ragazzi: cos'e I'arte? questa domanda cos'e l'arte e
poi dico una cosa molto semplice, e il tradurre in maniera visibile tutto cio che e invisibile,
cioeé noi partiamo da pensieri, da emozioni, da culture, da voglia di essere, e poi il lavoro
dell'arte e la traduzione € un lavoro lunghissimo che cerca di far uscire farla diventare
gualcosa di visivo, di musicale. di scrittura perod che sia li che sia un oggetto che poi come
dicevi, molto polisemico possibilmente... Ci sono altre domande?

[Domanda dal pubblico]

Mi riferisco al terzo video, allora li dice chiaramente che c’e un qualche cosa in mezzo tra
una rappresentazione e un fatto reale. lo chiama mi pare, non so parlava di un rito, non so
pero diciamo e un fatto che erano a due aspetti molto diversi integrati.

A me sembra che il fatto che siano integrati cioe praticamente, diciamo che la gente doveva
fare qualcosa che si potesse filmare e riportare, piuttosto che qualche cosa veniva dalla
spontaneita.

La domanda e sul fatto di questa separazione di temi, di aspetti, che mi sembra piuttosto
importante e che rende meno significativo quello che noi vediamo, nel momento in cui
sappiamo che e fatto per essere visto. Allora la domanda e cosa dice il pubblico, perché qui
il pubblico non c’e.

E’ come se, questo show, non I'avessero considerata, che abbiano vissuto la loro vita in
modo piu veritiero, dimenticando il fatto, diciamo invece pil teatrale. Mi domando come &
andata? Ci sono stati problemi? Mi sembra che li ci sia stata qualche difficolta.

Alessandra Gagliano Candela — storica dell’arte e curatrice di The Finger and the Moon #3 ]



Ma guardi che il pubblico c’era ed e stato ripreso in certi punti.
[LIUBA, artista]

La sua domanda e molto interessante per una cosa che ci tengo tanto a precisare e che
secondo me € molto importante. Si possono fare dei lavori prendendo degli attori,
costruendo tutto da principio, quindi anche facendo uno storyboard ben preciso e poi
cercando di realizzarle in maniera piu 0 meno teatrale, filmica, eccetera. Invece io lavoro al
contrario, cioe lavoro partendo dalla realta e anche usando la casualita, che fa parte della
vita e quindi fa parte anche del lavoro, e in questo caso per esempio specifico.

Intanto perché questi due video fanno parte di un lavoro di 12 anni. Perché all'inizio ho fatto
un video unico dove c'era di tutto e secondo me qualcosa non funzionava. Li ho separati ma
sono tutti e due per me opere, perché la parte relazionale di andare a parlare con le persone
fa parte dell'opera, cioe € quello che I'arte, secondo me, deve anche fare, cioé entrare
dentro la vita.

Dopodiché queste persone che hanno accettato di venire, che sono arrivate e dove io gli
avevo detto di venire qualche ora prima e gli ho fatti sentire a loro agio, gli ho spiegato un
attimo che idee avevo, ma non gli ho dato nessun tipo di input, nessun tipo di richieste, fai
guesto, fai quell'altro eccetera, come avevamo detto, e casomai, avevo dato una massima,
cioé un inizio e un finale, dicendo a ciascuno di loro di essere se stesso.

Questo ha valore proprio per il fatto che ogni persona, quindi qui c'erano 12 persone, ma
potete esserci stati dentro tutti voi, potevano essere tutte altre persone, perché e come un
simbolo di tutto cio che possono essere, cioe chi puo partecipare.

Poi c'erano delle persone che hanno scelto di venire come pubblico e come il marito di
Alessandra o altre persone che I'hanno vissuto con le emozioni che dava la cosa, ma era
comunque un rito per tutti, ma neanche un rito, insomma una performance per tutti.
Viceversa per esempio nelle performance #1 e #2 dove io sono da sola e dove tutto quello
che succede e anche quello che si vede nel video, a volte & anche frutto del caso, per me il
caso e proprio la realta e la vita che arriva dentro e ogni performance ti fa vedere una realta.

A San Pietro io pregavo, ho impiegato anche li un anno o piu per prepararla e c'e tra lo
streaming e con le connessioni e avevo una grande paura, proprio prima di andare ero
eccitatissima, sapevo che potevano interrompermi o non interrompermi, pero quello che
succede fa parte del lavoro, quello che succede poteva essere la diretta streaming che io ero
in Vaticano e c'erano Luca Modena, altre persone in altre gallerie che vedevano in diretta,
poteva essere che c'era solo un minuto e poi sarei stata bloccata, quello era il lavoro, quella
era la realta che ci stava circondando. In questo caso io ho durato un'ora e poi appunto &
arrivata la polizia, mi hanno fermato, io in quel momento stavo pregando, quando & arrivata
stavo pregando dello yoga, ma che modo hai di pregare.. quindi c'e tutto un dialogo che se
poi volete c'e anche nel video, che fa da cartina di tornasole anche della realta stessa, per
cui la casualita & proprio parte imprescindibile dell'opera e sarebbe completamente diverso
se fosse fatto lo stesso video o agli stessi video con gli attori...

[Alessandra Gagliano Candela — storica dell’arte e curatrice di The Finger and the Moon #3 ]
avendo gia comunicato tutto...



[LIUBA, artista]
sarebbe stato un altro tipo di cosa. Dicevo, bene, tu fai la musulmana, tu fai I'ebrea, tu fai
guesto, tu fai quell'altro, ok si puo fare ma e un'altra cosa.

[Enzo Gavino — testimone e partecipante alla performance]

Devo dire solo una cosa sul discorso del pubblico, perché per esempio, dico la verita, non
avevo pensato al pubblico, ma sicuramente LIUBA ci ha detto che ci sarebbe stato qualcuno.
Probabilmente immagino che tra noi qualcuno si fosse magari fatto un progetto, magari una
specie di storyboard personale, io personalmente no, come credo altri, ma magari qualcuno
si, ma a prescindere da questo, in realta il fatto che lei non abbia percepito il pubblico &
perché devo dire che anche io a un certo punto, non mi ricordo in quale momento della
performance, ho detto ma c'e anche il pubblico, ma perché c'e stato uno in quei rari
momenti in cui c'era veramente una partecipazione.

Il pubblico non era il pubblico che assisteva, era un pubblico che partecipava, cioé non era
parte della performance, pero comunque era in qualche modo portato dentro, che anche
alla fine poi quando usciamo e poi ci applaudono, e non € un applauso che si fa ad un
attore, € un applauso che si fa come una forma di ringraziamento, quasi per aver
partecipato in una forma diversa comunque, ma ad un evento collettivo. Questo secondo
me € il motivo per cui non sembra magari che ci sia il pubblico, ma in realta c'e stata una
grande condivisione emotiva.

[LIUBA, artista]
Anzi ha fatto si anche che anche I’energia crescesse sempre piu...

[Enzo Gavino — testimone e partecipante alla performance]

perché e chiaro che facendo la performance in Vaticano tu hai cercato uno spiazzamento e
sono curioso di sapere se sono arrivati i poliziotti, come e andata, mentre invece qua non
c’era uno spiazzamento, era una cosa completamente diversa, cioe si sembrano cose un po'
differenti.

[LIUBA, artista]

In Vaticano, in realta non era uno spiazzamento, perché sono andata li con la stessa
intenzione e la stessa idea tipo come qua, io sono andata li pregando e meditando davvero,
cioé io pregavo e meditavo con le preghiere delle principali vie spirituali e religioni. E il
territorio, cosi connotato, che ti fa dire ma & una cosa provocatoria? No, perché io ho
incarnato la pluralita delle dita, la pluralita delle modalita religiose, con un vestito che si,
volevo che sembrasse di primo acchito di una suora, ma che non lo era, perché era stato
creato con una stilista dove c'era il velo musulmano, i pantaloni che erano quelli buddhisti,
altri che erano dettagli delle suore ortodosse, la Torah ebraica, che ovviamente perd mi
piaceva e volevo dare il cortocircuito che ti sembra di vedere una suora che sta pregando
indu. Comunque il cortocircuito mi serve per farti domandare cosa sta succedendo? Pero
non c'e differenza di modalita, e la differenza del luogo, perché quando poi mi fermano mi
diconioma lei cosa sta facendo? Sto pregando. Ah, ma questa non € la giusta modalita di
preghiera.

[Enzo Gavino — testimone e partecipante alla performance]
Questo I'ha detto la polizia?



[LIUBA, artista]

Si, questo lo ha detto la polizia. Poi mi ha detto ma lei & una suora? E io gli ho detto no, sono
un'artista che sta facendo un progetto sul rispetto delle religioni, un progetto. Ah, ma allora
lei € in arresto perché si sta spacciando per una suora che non e.

No, perché guardi qua, questo non ¢ il velo delle suore, & il velo musulmano, guardi, gli ho
tirato su i pantaloni, i pantaloni sono buddhisti, questi sono i colori dei nativi americani,
guesta e la Torah. Ah si, pero la deve ammettere che.... Insomma, fatto sta che questi
poliziotti che all'inizio c'era una donna molto rigida, si vede nel video, e poi uno, il capo, che
era borghese.

Poi pian piano parlo, parlo, parlo con lui, siammorbidisce, capisce. Si, pero allora mi spiace,
perd non deve farla proprio in piazza Piazza San Pietro. Allora, la dietro il colonnato ¢é Italia e
puo fare quello che vuole.

Quindi allora abbiamo discusso sulla mediaticita del luogo, cioe e il luogo che & connotato in
quel modo, e allora i dico, ma scusi, se io voglio pregare, perché non posso? Ma no, ma
perché capisce, € il luogo che... Lei se deve pregare musulmano vada dall'altra parte,
tradotto. Quindi comunque, allora anche li abbiamo raccolto con una cartina di tornasole
anche delle suggestioni e delle riflessioni sull'importanza della definizione del luogo.

[Giulia Evolvi —antropologa della religione]
C'e l'idea che tutte le dite vengono alla luna, ma non per tutte le religioni, tutte le dita
vengono alla luna.

[LIUBA, artista]
Si, in questo caso li ce ne voleva prima una, poi l'altra magari no.
Quello e anche il punto che poi porta a tutto.

[Domanda dal pubblico]

Volevo fare una domanda o meglio qualcosa.

Si, volevo intanto ringraziare tutti voi perché ho scoperto che sono un po' antropologa, che
sono un po' artista, che sono un po' mediatrice, che, critica no signora, pero insomma certo
sono portata agli effetti. E questo viene dal fatto che sono stata un po' 70 anni e quindi ho
vissuto. Poi che ho vissuto 41 anni come un artista, poi che era anche psicologa, che era
anche disabile e che quindi ha vissuto anche lei tutte le particolarita che diceva anche la
psicologa di immaginazione e che ha combattuto come pioniera essendo lei del 48.

Che ha studiato con un pedagogista fra i piu importanti Gerard Lutt, che ha lavorato con le
storie di vita, che ha fatto una tesi con le storie di vita a cui anch'io ho collaborato. lo nasco
come poetessa e quindi c'e un po' tutto in questo video, c'e la poesia, c'e la
rappresentazione della propria identita liquida, c'e un po' di tutto qui. Quindi io vi ringrazio,
e stato molto arricchente anche perché stavo scrivendo un libro e allora mi sono accorta
scrivendo, inizio a ricordare di me, bambina di 4 anni, che volevo parlare con il mio bambino
vicino di casa e avevamo un balcone in una casa popolare che alla fine aveva una grata e
dopo un metro c'era il balcone del mio vicino. C'era questo bambino e io ero piccola non si
capiva niente di quello che dicevo ma ero convinta che lui lo avrebbe capito e li & nato il mio
interesse per I'empatia, perché non era come gli parlavo, cosa dicevo, le parole che usavo
ma era come cosa gli volevo comunicare e mia madre mi guardava basita gia all'epoca. Si



domandava cosa aveva fatto nascere. e quindi tutte queste cose nelle sue bellissima opera e
i vostri interventi sono stati veramente spunti preziosi su cui riflettere. Ringrazio Alessandra
che forse ha risposto a una delle domande che le ho fatto quando e appena venuta in
questa sede e cioe Alessandra vieni a fare la visualart a Niguarda? ti dovrei mettere a far si
che le persone comprendano, no?

Che comprendano in maniera semplice cosa stanno vedendo, passando attraverso la propria
spiritualita, la propria poesia, le proprie esperienze di vita, e cosi come ci avete testimoniato
tutti, e tu I'hai fatto stasera in maniera egregia attraverso l'opera, dell'artista e gli interventi.

[Alessandra Arno, Visualcontainer]

Grazie a tutti, per il vostro prezioso contributo e per aver condiviso le vostre visioni le
parole, grazie a voi che avete partecipato e assistito, grazie davvero e direi che adesso ¢ il
momento di fare un brindisi.



